
VAKBLAD VOOR TOEGEPASTE FILOSOFIE
NUMMER 24 - JULI 2025 - JAARGANG 7 | € 6,00

Phronèsis

Datingapps: 
niets van doen met liefde

Veranderen volgens 
Kierkegaard: 
van quick win naar a leap of faith 

Hoeveel er niet meer  
in ons opkomt: 
Bildung, burgerschap en toegepaste filosofie

Uitslag en winnend essay 
essaywedstrijd



2 | Phronèsis 24

Colofon
Vakblad voor toegepaste filosofie

5 12

REDACTIE
Tamara van den Berg

Martin Slagter (hoofdredacteur a.i.)

Paul Teule

Carolien van Welij

Isa Wissink (redactiesecretaris en 

beeldredacteur)

Nicky Bakker (beheerder en 

moderator website)

EINDREDACTIE
Martin Slagter

DRUKPROEFCORRECTIE
Tamara van den Berg

Sabine Ticheloven

REDACTIEADRES EN 
CONTACTGEGEVENS
Akelei 2

4007 TA Tiel

E-mail: contact@phronesismagazine.nl 

Telefoon: 06-43438008 (Martin Slagter)

UITGAVE
Phronèsis is een uitgave van de Hoge-

school voor Toegepaste Filosofie 

(HTF) en verschijnt drie keer per jaar.

VORMGEVING EN DRUKWERK
Practicum Print Management BV, 

Soest

AUTEURS NUMMER 24
Daphne Hendriks, Piek Knijff,  

Huub Kuijvenhoven, Luuk Stegmann,  

Arend Steunenberg, Paul Teule,  

Joris Verheijen, Sabine Wassenberg, 

Daniël Wolfs

FOTO OMSLAG
Lex Guerra

ABONNEMENTEN
Een jaarabonnement op Phronèsis 

(drie nummers) kost 15 euro per jaar. 

Losse nummers kosten 6 euro.  

Een abonnement aanvragen kan via 

contact@phronesismagazine.nl. 

ARTIKELEN
Wilt u een artikel schrijven voor 

Phronèsis? Of reageren op een 

artikel? De redactie ziet uw ideeën, 

reacties en brieven graag tegemoet. 

U kunt deze sturen naar 

redactie@phronesismagazine.nl 

ADVERTENTIES
Wilt u adverteren in Phronèsis? 

Stuur dan een mail naar 

contact@phronesismagazine.nl  

WEBSITE
www.phronesismagazine.nl 

28
Artikelen
5  Veranderen volgens 
Kierkegaard: van quick win 
naar a leap of faith
Door: Daniël Wolfs 

8  Hoeveel er niet meer 
in ons opkomt: Bildung, 
burgerschap en toegepaste 
filosofie 
Door: Joris Verheijen

12  Datingapps: niets van 
doen met liefde
Door: Piek Knijff

20  Uitslag essaywedstrijd

Terugkerende 
rubrieken
4	 Voor u gespot

18	 Denkertje

28	 Agenda

29	 Column

34	 Nieuws uit de HTF

36 	 Filosofie op straat

21  Een hand van metaal,  
een hart van algoritmes
Door: Daphne Hendriks

24  Groter dan woorden
Door: Huub Kuyvenhoven

26  Verwondering en ruimte 
voor vragen
Door: Sabine Wassenberg

30  Tafelrede, een geheime 
kracht
Door: Luuk Stegmann   

32  ‘Morele arbeid’
Door: Paul Teule

Inhoud



Phronèsis 24 | 3

Voorwoord

VOORWOORD

In het coverartikel van dit nummer reflecteert 
Piek Knijff, data-ethicus en filosoof, en directeur 
van ‘Filosofie in actie’, op liefde via datingapps 
aan de hand van het boek Alles over liefde van 
bell hooks. “Waarom zijn er wel datingapps en 
geen (of nauwelijks) vriendschapsapps?” vraagt 
Knijff zich af. Leven vanuit de liefdesethiek van 
hooks betekent volgens Knijff dat we de 
romantische liefde niet als het hoogste goed 
moeten waarderen, “want dat is precies wat 
past bij de onderdrukkende structuur van het 
patriarchaat”. Knijff heeft dan ook alle dating
apps van haar telefoon verwijderd.

In zijn artikel ‘Veranderen volgens Kierkegaard: 
van quick win naar a leap of faith’ stelt ‘ver
anderfilosoof’ Daniël Wolfs dat we veel van 
Søren Kierkegaard kunnen leren over organi
satie- of persoonlijke verandering. Dat komt in 
belangrijke mate doordat Kierkegaard geen 
denker van antwoorden is, maar van keuzes. 
“Het enige wat me moeten doen, is springen,” 
zegt Wolfs Kierkegaard na.

HTF-docent Joris Verheijen gaat op verzoek 
van de redactie in op zijn boek Revolutie in de 
schoolgang. Radicaal-romantische Bildung in 
en buiten het onderwijs tussen 1789 en nu 
(Amsterdam University Press, 2025). Dit boek is 
de publieksversie van het proefschrift waarop 
Verheijen cum laude gepromoveerd is. 

Ook in dit nummer: de uitslag van de HTF-
essaywedstrijd over het thema ‘de toekomst 
van de zorgende mens in het AI-tijdperk’.  
Uit de 11 inzendingen koos de jury, bestaande 
uit de HTF-docenten Lianne Tijhaar en Sake 
van der Wall, het essay van Daphne Hendriks 
als winnaar. Dit essay, met als titel ‘Een hand 
van metaal, een hart van algoritmes.  
Een overpeinzing over zorg, toen en nu’, is in 
dit nummer te lezen. De andere 10 essays zijn 
te lezen op de website van Phronèsis 
(hogeschoolvoortoegepastefilosofie.nl/
phronesis-magazine/).
Ten slotte aandacht voor de laatste column van 
Arend Steunenberg, die de afgelopen zes jaar 
de vaste columnist van ons vakblad is geweest. 
De eerste column van Arend stond in nummer 
8 (3e jaargang 2019) en was getiteld ‘Plato als 
mantelzorger’. Na die eerste column zouden er 
nog maar liefst 16 volgen, allemaal met mooie 
voorbeelden van toegepaste filosofie in het 
dagelijks leven. De redactie is Arend zeer 
erkentelijk voor al zijn mooie bijdragen.  
Met ingang van nummer 25 zal de column 
verzorgd worden door Sake van der Wall.

Veel leesplezier.

Martin Slagter, hoofdredacteur a.i.

Martin Slagter
Martin Slagter (1953) studeerde Nederlands en filosofie, en is als  
docent verbonden geweest aan verschillende scholen en opleidingen.  
Hij is oprichter en algemeen-directeur van de HTF, en is hier werkzaam  
als docent Taalvaardigheid en Taalfilosofie.

Terugkerende 
rubrieken
4	 Voor u gespot

18	 Denkertje

28	 Agenda

29	 Column

34	 Nieuws uit de HTF

36 	 Filosofie op straat



4 | Phronèsis 24

Ziel
Eindelijk is er een Nederlandse vertaling van de essays van 

de Spaanse filosoof María Zambrano: Over kennis van de 

ziel, ingeleid door intercultureel filosoof Renate Schepen 

en vertaald door Mette Bouman. María Zambrano (1904-

1991) wijst op de ontoereikendheid van het rationele 

denken en stelt een poëtisch denken voor: ‘denken met 

het hart’. ‘Zambrano toont ons een andere rede, een 

poëtische rede, die de concrete ervaring vooropstelt 

en niet uit is op universele waarheden en objectieve 

theorieën,’ schrijft Schepen in de inleiding. ‘Het is een 

manier van denken en duiden die ruimte biedt voor het 

intuïtieve, het gevoel en het menselijk bestaan in al haar 

complexiteit en veelvormigheid.’

María Zambrano. Over kennis van de ziel.  
En andere essays. ISVW Uitgevers.

Leegte
‘Hoe weersta ik de neiging om elke minuut van de dag 

nuttig te besteden en hoe verzet ik me tegen een pro-

ductiviteitsdrang die in mij is gekropen?’ vraagt filosoof 

en schrijver Lieke Knijnenburg (1994) zich af. De obsessie 

met productiviteit, maakbaarheid en optimalisatie is 

tot in de intiemste sferen van ons leven geslopen, stelt 

Knijnenburg. In zes essays over onder meer de anti-werk-

beweging, radicale zelfzorg, vriendschap, vervreemding 

en de maakbaarheid in de liefde onderzoekt zij waar die 

obsessie met productiviteit vandaan komt en hoe je je 

kunt verzetten. Met verwijzingen naar denkers als  

Anne Carson, Audre Lorde, Byung-Chul Han, Marian 

Donner en Michel Foucault en Friedrich Nietzsche.

Lieke Knijnenburg, Een schitterende leegte. Een poging 
tegen onze obsessie met productiviteit. Atlas Contact.

Post-truth 
HTF-afstudeerder Ray Daniël Niersman ontwikkelde een 5-daagse cursus over 

Post-truth: ‘De waarheid is dood. Leve de waarheid!' In deze cursus wordt de thema-

tiek van post-truth onderzocht en zoeken we antwoord naar hoe dit zich manifesteert 

in de wereld, en hoe we er handvatten voor kunnen ontwikkelen. De cursus is te 

volgen van 13 oktober t/m 17 oktober op de Internationale School voor Wijsbegeerte. 

Inschrijven kan via isvw.nl.

Voor u gespot



Phronèsis 24 | 5

Veranderen volgens 
Kierkegaard: van quick win 
naar a leap of faith
Door: Daniël Wolfs

Filosofie 
in bestuur

© ILLUSTRATIE: MOHAMED HASSAN

Als Søren Kierkegaard vandaag had geleefd, was hij waarschijnlijk geen management-
goeroe of veranderstrateeg geweest - daarvoor was zijn denken te weerbarstig, te 
existentieel. En toch kunnen we veel van hem leren over organisatie- of persoonlijke 
verandering. Dat komt in belangrijke mate doordat Kierkegaard geen denker van 
antwoorden is, maar van keuzes.

Want hoewel we soms denken dat het in 
verandering gaat over de juiste methode 
of modellen die antwoorden bieden, gaat 
het bovenal om de keuzes die je  - als 
leider, adviseur, teamlid of bestuurder -  
op cruciale momenten maakt. En dan gaat 
verandering plots over iets anders: durf, 
vertrouwen, overgave, twijfel. Over doen.  

Kierkegaard reikt ons inzichten aan over 
hoe je op zulke momenten kunt handelen 
- en dan nog het liefst het goede doet - 
met zijn onderscheid tussen drie stadia 
van leven. Drie perspectieven die ons 
kunnen helpen begrijpen hoe mensen 
handelen in situaties van verandering, 
en waarom sommige vormen van 
verandering wel werken, en andere niet.



6 | Phronèsis 24

Stadium 1:  
het esthetische - het moet 
wel leuk blijven
In het esthetische stadium draait het om 
het aangename. Wat we doen, doen we 
omdat het interessant, mooi of plezierig 
is. In organisaties is dat zichtbaar in de 
drang naar quick wins: energieke sessies 
en inspirerende slogans. Verandering 
moet vooral leuk en licht blijven. Alles  
wat te veel schuurt, stellen we liever uit  
of gaan we uit de weg. 

Dit is op zichzelf niet verkeerd. Zeker niet 
in tijden van moeizame betrokkenheid en 
hoge werkdruk. Hoe aantrekkelijk het 
esthetische stadium ook is, ook in de 
context van organisatieverandering, we 
komen niet van A naar B via alleen een 
riedel aan quick wins en gesprekken met 
een glimlach als randvoorwaarde. 

Wellicht biedt het tweede stadium ons 
meer? 

Stadium 2:  
het ethische stadium - 
volgens de regels
In het ethische stadium draait het om 
leven in lijn met normen, waarden en 
regels. Wat we doen, doen we omdat het 
hoort. In de context van organisaties 
houden we er ook van: procedures, 
kernwaarden, gedragscodes. Hetzelfde 
geldt voor verandermethoden en -model-
len. Ze bieden houvast - en dat is waarde-
vol. Maar veel van die methoden zijn in 
wezen ethische beschrijvingen van wat als 
de ‘juiste’ manier van veranderen geldt.

Ze worden gepresenteerd als blauwdruk-
ken: volg de stappen en succes volgt 
vanzelf. Echter: geen van de verander
methoden kan claimen dat het volgen van 
de regels van de methode gegarandeerd 
leidt tot ‘het goede doen’. Ja, ze bieden 
enig houvast - maar van échte verande-
ring is vaak geen sprake. 

Daarom komt nu het derde stadium in 
beeld.

Stadium 3:  
het religieuze stadium - 
springen in vertrouwen
Kierkegaards derde stadium noemt hij 
‘het religieuze stadium’. Niet per se in 
kerkelijke zin, maar in termen van een 
opgave die je, aldus Kierkegaard, als 
mens hebt. Hier gaat het om radicale 
verantwoordelijkheid. Je doet wat je  
doet omdat jij voelt dat dat het juiste is 
- ondanks onzekerheid, ondanks twijfel.

HET ENIGE WAT WE MOETEN 
DOEN, IS SPRINGEN.

In organisaties herken je dit wanneer 
iemand opstaat tegen een dominante 
cultuur. Of wanneer een team besluit een 
andere koers te varen, terwijl de rest nog 
twijfelt. Of wanneer je als leider een 
besluit neemt dat misschien niet strookt 
met het beleid, maar wél met wat je als 
mens juist acht. 
Dat gaat niet vanzelf. Kierkegaard vraagt, 
sterker nog: hij stelt als randvoorwaarde, 
je volledig te committeren aan de 
verandering(en) die je met elkaar voor 
ogen hebt. Hij doet een beroep op ons 
als veranderaars om moed, toewijding en 
een bereidheid centraal te stellen, zodat 
we de kern van de gewenste verandering 
weten te raken, én te realiseren. 

Het enige wat we moeten doen, is 
springen. Springen?



Phronèsis 24 | 7

Springen!
Je kent het gevoel vast wel. Je weet niet 
precíes waarom je de keuze maakt die je 
maakt, maar hey, het voelt goed. Alsof je 
vlak voordat je de keuze maakt, jezelf 
vertelt: dit is wat ik moet doen. Een 
verklaring komt later wel. Kierkegaard 
noemt het - omdat het pas van toepassing 
is in zijn derde, religieuze stadium - een 
leap of faith: een sprong, bovenal, omdat 
je ten diepste weet, voelt, vertrouwt, 
gelooft dat die sprong je helpt om het 
goede te doen, om dingen echt te 
veranderen.

Een leap of faith is een sprong naar iets 
waarvan je niet precies weet wat het is, 
maar gelooft dat het ‘het goede’ is. 
Anders gezegd: je kunt van tevoren nooit 
voor de volle honderd procent zeker 
weten of rationeel verklaren dat datgene 
wat je doet, het (enige) goede is. Je kunt 
blijven hangen in vertwijfeling. Of de 
sprong wagen, in vertrouwen. De keuze is 
aan jou.

Ultieme veranderfilosoof
Het is in deze constatering waar misschien 
wel de voornaamste schoonheid van de 
sprong zit. Omdat een leap of faith 
bovenal een ode is aan het subjectieve, 
het irrationele, het onderbuikgevoel, het 
simpelweg geloven dat die verandering 
zomaar echt zou kunnen plaatsvinden. 
Kortom, een ode aan het menselijke dat 
onderdeel is van ieder veranderproces. 

Waarmee verandering dan plots terug te 
brengen is tot drie vragen:
Spring je of niet? 
Beweeg je van A naar B of blijf je staan  
op A? 
En de belangrijkste vraag van allemaal: 
Durven we te zien dat er iets te kiezen 
valt?

Met de groeten van Kierkegaard, 
misschien wel de ultieme veranderfilosoof. 

Daniël Wolfs     
Daniël Wolfs is mede-oprichter en 
mede-eigenaar van The Change 
Studio. 
Vanuit zijn onderneming werkt hij 
met collega’s en opdrachtgevers aan 
moderne wegen naar vernieuwing. 
De rode draden: Lead. Inspire. 
Create. De afgelopen jaren heeft 
Daniël veelvuldig over (organisatie)
verandering gepubliceerd,  
onder andere in zijn boek  
'De Veranderfilosoof - op zoek  
naar de kern van verandering'.

©
 F

O
TO

: L
EN

N
EK

E 
LI

N
G

M
O

N
T

© ILLUSTRATIE: MOHAMED HASSAN



8 | Phronèsis 23

“Ik had geen idee hoeveel er is, dat niet eens meer in mijn 
hoofd opkomt om in de schoolgang te doen.” Het was 
2015 en in de vijfde klas van het vwo lazen we de Franse 
filosoof Foucault, die onderzocht hoe macht werkte in 
gevangenissen en inrichtingen, en hoe mensen gediscipli
neerd werden. De opdracht voor de leerlingen was om 
de begrippen van Foucault toe te passen op hun eigen 
school: kun je het leerlingvolgsysteem, de uitstuurregels 
of het inspraakrecht duiden als een machtspraktijk en hoe 
ben jij daardoor gevormd? Er was ook een groepje dat 
zich bezighield met wat Foucault de ‘disciplinering van de 
ruimte’ noemde: de invloed van het gebouw. De jongen die 
daarover presenteerde, kwam met dit onthutsende inzicht.

“Ik had geen idee hoeveel er is, dat niet 
eens meer in mijn hoofd opkomt om in de 
schoolgang te doen.” Wat hij bedoelde, 
ging verder dan zelfbeheersing: hij had 
geleerd om de gedachte om in die gang 
te zingen of te dansen, al te onderdrukken 
vóórdat die kon opkomen. Dat was wat hij 
zich realiseerde. Het leverde een zinderend 
klassengesprek op: over disciplinering en 
vrijheid, en over de vraag of je op school 
gevormd of vervormd wordt. Sommige 
lessen blijven nog lang nagalmen in je 
hoofd, maar deze werd het startpunt van 
een heel promotieonderzoek.

Bildung, betrokkenheid  
en burgerschap
Wat gebeurde er in die les? Je zou het 
zelfinzicht van die jongen kunnen om-
schrijven als ‘subjectwording’: als een 
vorm van Bildung, in de zin dat hij zich  
van zichzelf bewust werd en op zijn eigen 
morele vormingsproces reflecteerde.  
Maar er gebeurde tegelijkertijd iets met 
de groep: van een losse verzameling 
leerlingen veranderden ze in klasgenoten 
en lotgenoten, die politieke vragen 
gingen stellen over de macht die er over 
ze hen uitgeoefend. Bij deze oefening in 

Hoeveel er niet meer  
in ons opkomt: 
Bildung, burgerschap 
en toegepaste filosofie
Door: Joris Verheijen

Filosofie 
in onderwijs

G
EO

RG
 F

O
RS

TE
R 

D
O

O
R 

J.
H

.W
. T

IS
CH

BE
IN

 (C
A.

 1
78

5)



Phronèsis 23 | 9

toegepaste filosofie raakte Bildung aan 
burgerschap, maar dan aan een radicaal 
soort burgerschap, dat noopte om de 
rechtvaardigheid van de bestaande orde 
in twijfel te trekken en alternatieven te 
overwegen. 

In mijn proefschrift heb ik die ongrijpbare 
en allesbehalve vanzelfsprekende 
verbinding tussen Bildung en burgerschap 
onderzocht. In de klassieke traditie van 
Goethe en Wilhelm von Humboldt was 
het uitgangspunt dat aandacht voor 
Bildung vanzelf de juiste burgers zou 
opleveren. Toen het ideaal rond 2015 een 
comeback maakte in filosofie en onder-
wijs, pleitte minister Bussemaker voor 
‘Bildung, betrokkenheid en burgerschap’. 
Bildung kreeg de glans van een utopie 
voor een post-utopische tijd: een alterna-
tief voor een tijd waarin er zogenaamd 
geen alternatieven meer waren voor 
neoliberalisme en rendementsdenken.

DIE VISIE IS BIJZONDER 
ACTUEEL IN EEN TIJD 
WAARIN EXTREEMRECHTSE 
REGERINGEN HET ONDER-
WIJS MET DE KETTINGZAAG 
TE LIJF GAAN.

Revolutionaire 
verandering
Ergens verbaasde dat enthousiasme voor 
klassieke Bildung, want de kritiek op 
Goethe en Humboldt was juist dat hun 
denken zo apolitiek en individualistisch 
was. Was een meer politiek betrokken  
vorm van Bildung denkbaar? De grootste 
verrassing van mijn onderzoek was dat die 
er rond 1790 al was, maar dat die uit de 
geschiedenisboeken is geschrapt. 
Gelijktijdig met Goethe en Humboldt  
was er sprake van een andere, radicaal-
romantische traditie, waarvan de betrokken 

denkers zijn verguisd en vergeten, omdat 
ze Bildung verbonden met revolutionaire 
verandering. Daarmee ging mijn onderzoek 
vanzelf ook over de (on)denkbaarheid van 
alternatieven in deze tijd. Want die 
opmerking over de schoolgang kun je 
uitvergroten: hoeveel is er dat al niet eens 
meer in ons opkomt om te denken en te 
doen in de politiek, in de economie, in de 
pedagogie, in de geschiedenis van het 
Bildungsbegrip? 

De ten onrechte vergeten Georg Forster 
(1754-1794) was een oudere vriend van 
Humboldt en de bron van veel van diens 
ideeën over Bildung. Na het uitbreken van 
de Franse Revolutie traden de verschillen 
echter duidelijker aan het licht. Humboldt 
was een edelman en bang zijn privileges te 
verliezen als het revolutionaire vuur zou 
overslaan naar Duitsland; Forster had met 
kapitein Cook de wereld rondgezeild en op 
Tahiti gezien dat er ook een samenleving 
mogelijk was zonder schrijnende sociale 
verschillen. Humboldt vergeleek Bildung 
met de verstilde metamorfose van een 
zijderups, die de draad voor zijn cocon 
vanuit zichzelf spon en later in een vlinder 
veranderde; Forster merkte op dat dat 
ideaal van zelfvorming alleen voor een elite 
was weggelegd in een standensamen
leving waarin “onder vele miljoenen rupsen 
er nauwelijks één in slaagt om zijn meta-
morfose zelfstandig te voltooien.”

Vrijheid, gelijkheid en 
solidariteit
Toen hij in 1792 een leidende rol kreeg in 
een ook al vergeten revolutionair experi-
ment in Mainz, werd hij in Pruisen vogelvrij 
verklaard. Vrienden als Humboldt ver
braken het contact en verbrandden alle 
brieven. “Laat het aandenken aan Forster 
in een of andere rommelkamer vergeten 
worden!” schreef graaf Stolberg, een 
vriend van Goethe. Tegenwoordig staat 
Humboldt bekend als de uitvinder van het 
Bildungsideaal.



10 | Phronèsis 23

In mijn boek betoog ik dat we juist van 
Forster en andere radicale romantici, zoals 
Caroline Böhmer en Friedrich Schlegel, 
kunnen leren hoe Bildung samen kan gaan 
met burgerschap en het persoonlijke met 
het politieke. Dat is dan natuurlijk niet de 
sociaal wenselijke vorm van burgerschap 
die de overheid tegenwoordig op school 
wil laten onderwijzen en die vooral van de 
burgers vraagt om zich naar de bestaande 
orde te voegen. Of om door meer te 
‘participeren’ de kaalslag in de sociale 
sector op te vangen. Het ging Foster om 
een burgerschap in de revolutionaire zin 
van het woord citoyen, dat zich sterk maakt 
voor vrijheid, gelijkheid en solidariteit.

DE EERSTE HOOFDWET  
VAN DE TOEGEPASTE 
FILOSOFIE ZOU MOETEN 
ZIJN DAT FILOSOFISCHE 
THEORIEËN GEEN TIJDLOZE 
WAARHEDEN ZIJN EN 
NOOIT LOS KUNNEN 
STAAN VAN DE PRAKTIJK.

Engagement
Forster bestreed ook de onderwijsmetho-
den van zijn tijd, die de geest van het kind 
als een mechaniekje met repeterende 
oefeningen in beweging hielden en die  
het vooral leerden dat het die bewegingen 
moest volgen, “in plaats van dat het zelf 
het autonome principe van zijn eigen 
daden is.” Als het om het onderwijs gaat, 
loopt er een lijn van dat radicaal-romanti-
sche Bildungsdenken naar de revolutio
naire, twintigste-eeuwse pedagogie van 
Célestin Freinet en Paulo Freire. Freire 
wilde dat de lessen zouden draaien om  
de vragen en wensen die de leerlingen 
werkelijk bezighielden, niet puur om het 
aanleren van door de docent of de 
overheid geselecteerde kennis.  

Net als Forster geloofde Freire bovendien 
dat Bildung en onderwijs begonnen met 
het engagement voor een vrije samen
leving en tegen de groeiende ongelijkheid 
en onderdrukking. Onderwijs kon in een 
verscheurde en ongelijke samenleving 
nooit neutraal zijn: het hielp ofwel om 
bestaande vormen van overheersing in 
stand te houden, ofwel om bij te dragen 
aan de emancipatie van de mens.

Die visie lijkt me bijzonder actueel in een 
tijd waarin extreemrechtse regeringen het 
onderwijs met de kettingzaag te lijf gaan.  
In Nederland gaat het vooralsnog om 
ongehoorde en onverdedigbare be
zuinigingen op de budgetten, in de 
Verenigde Staten bovendien om een 
aanval op de inhoud en op alles waar ook 
maar een zweem van politiek engagement 
of emancipatie in doorklinkt.

Lakmoesproef
Hoe moeten universiteiten en hogescholen 
op die aanval reageren? De bekende 
Amerikaanse taalkundige Steven Pinker 
schreef eind mei in NRC dat de aanpak  
van Trump te ver gaat, maar ook dat de 
universiteit van Harvard “zich weer ten 
dienste moet stellen van kennis, niet van 
sociale rechtvaardigheid”. Wat mij betreft 
laat de Hogeschool voor Toegepaste 
Filosofie alleen al door haar naam zien  
dat dat een schijntegenstelling is. Als de 
toegepaste filosofie meer is dan een 
aftreksel van een ‘zuivere’ filosofie, als ze 
haar eigen bestaansrecht heeft, dan lijkt me 
dat ze veronderstelt dat de kennis die we al 
lerende verwerven onherroepelijk ver
bonden is, of zou moeten zijn, met de 
morele, sociale, psychologische en 
politieke vragen waar we mee worstelen  
of die de realiteit ons stelt. 

De eerste hoofdwet van de toegepaste 
filosofie zou volgens mij moeten zijn dat 
filosofische theorieën geen tijdloze 
waarheden zijn en nooit los kunnen staan 
van de praktijk. Ze zijn allemaal ooit in 

© FOTO: IVANA IVKOVIC 



Phronèsis 24 | 11

praktische situaties ontwikkeld en ze 
kunnen hun waarde en hun relevantie 
nergens anders dan in die praktijk be
wijzen. Een les of een college is dan ook 
niet simpelweg een gelegenheid om ‘stof’ 
over te dragen, maar eerder een practicum 
waar de lakmoesproef voor elke filosofische 
gedachte plaatsvindt: wat als je hem 
toepast op je eigen leven, op je relaties  
of op de wereld om je heen?

Goed onderwijs
Daarom is goed onderwijs volgens mij 
nooit terug te brengen tot het verwerven 
van de vereiste kennis en competenties, 
maar heeft het altijd betrekking op Bildung 
en burgerschap, op een kritische reflectie 
op je eigen ontwikkeling, op de opleiding 
als instituut met haar eigen disciplinerende 
macht, op het nieuws, op het klimaat,  
op de genocide die plaatsvindt en op wat 
dat alles met elkaar te maken zou kunnen 
hebben. Aandacht voor die vragen en 
zorgen maakt een school tot de plaats voor 
een open en voortgaande dialoog, waarin 
we onszelf, docenten en studenten, de 
paradoxale maar cruciale vraag blijven 
stellen hoeveel er niet eens meer in ons 
opkomt om te doen, te zeggen of te 
vragen.

© FOTO: GUILLAUME DIDELET

Joris Verheijen   
Joris Verheijen is docent filosofie aan 
een Amsterdams gymnasium en aan de 
Hogeschool voor Toegepaste Filosofie. 
Zijn boek Revolutie in de schoolgang. 
Radicaal-romantische Bildung in en 
buiten het onderwijs tussen 1789 en nu 
(Amsterdam University Press, 2025) is 
de publieksversie van het proefschrift 
waarop hij cum laude gepromoveerd is.



12 | Phronèsis 24

Ik houd enorm van romantische komedies: van meet cute-scènes, waarbij mensen 
elkaar per ongeluk ontmoeten. En dan vooral als in beeld is gebracht hoe zo’n 
moment, als het allemaal net even anders zou zijn gelopen, misschien niet eens 
gebeurd zou zijn. Dat is het romantische ideaal zoals we het voorgeschoteld krijgen 
door Hollywood.   

Datingapps: 
niets van doen 
met liefde
Door: Piek Knijff

Filosofie
in media

© FOTO: MEDIAMODIFIER



Phronèsis 24 | 13

De huidige zoekenden naar liefde 
wachten echter niet tot het ze overkomt, 
zoals in romcoms. Zij nemen hun leven in 
eigen hand, vaak met behulp van techno-
logie: datingapps. In dit artikel reflecteer 
ik op liefde via datingapps aan de hand 
van het boek Alles over liefde van bell 
hooks (2001, Nederlandse vertaling 
(2025)).

Romantische liefde
Alles over liefde (All about love, 2001) is 
een boek van de zwarte Amerikaanse 
feministe bell hooks (1952-2021, naam 
met kleine letters gespeld), waarin zij  
niet alleen een nieuwe definitie geeft van 
liefde, maar ook pleit voor een ethiek van 
de liefde in ons handelen. Ze beschrijft 
liefde, in navolging van Gregory Peck en 
Erich Fromm, als ‘wilsdaad’: het is een 
actieve keuze om liefde te hebben. 
Daarmee uit ze ook meteen kritiek op 
mijn romantische ideaal van falling in love: 
dat is te passief. 

Om echt lief te kunnen hebben, moet 
men volgens hooks “verschillende 
ingrediënten leren mengen: zorg, 
genegenheid, erkenning, respect, 
betrokkenheid en vertrouwen, plus een 
eerlijke en open communicatie.” (p. 31)  
In een gezonde relatie zijn al die ingre
diënten wederkerig aanwezig en zetten 
beide liefdespartners zich daar actief voor 
in. Misschien lijkt dit een open deur, maar 
hooks komt met vele voorbeelden van 
relaties waarin er wellicht wel sprake is  
van genegenheid en zorg, maar niet van 
respect, laat staan van betrokkenheid en 
vertrouwen of open communicatie. In een 
liefdesrelatie zijn velen van ons bereid  
om offers te brengen en - in ons sterke 
verlangen naar de ultieme liefde - om dan 
maar genoegen te nemen met minder.  
De vorm van liefde die hooks beschrijft, 
lijkt haast een zeldzaamheid, en misschien 
is dat ook zo. Maar die zeldzaamheid 

maakt de romantische liefde niet het 
meest waard. Sterker nog: hooks betwist 
dat idee. Die prioritering in de liefde 
herken ik bij datingapps. Waarom zijn er 
bijvoorbeeld wel datingapps en geen  
(of nauwelijks) vriendschapsapps? 

WAAROM ZIJN ER WEL 
DATINGAPPS EN GEEN  
(OF NAUWELIJKS) 
VRIENDSCHAPSAPPS? 

Datingapps
Datingapps zijn er in verschillende soorten 
en maten. Ik onderscheid er twee: de 
zogenaamde ‘swipeapps’ (zoals Happn, 
Tinder, Bumble en Hinge). Daarnaast zijn 
er apps die gericht zijn op ontmoeting. 
Daar ken ik er eigenlijk maar één van: 
Breeze. Bij beide typen datingapps krijg je 
als ‘gebruiker’ op basis van een algoritme 
een (voor)selectie aan profielen te zien, 
waarbij je als gebruiker kunt aangeven of 
je dat profiel ziet zitten. Bij de swipeapps, 
het zit al in de naam, swipet de gebruiker 
naar rechts als het bevalt en naar links bij 
geen interesse. Swipe ik een profiel naar 
rechts en degene van wie het profiel is, 
doet dat met mijn profiel ook, dan 
ontstaat er een match. Dat betekent dat 
de gebruikers met elkaar kunnen chatten 
en op basis van dit gesprek kunnen 
bepalen of en zo ja, hoe zij verder gaan. 
Belangrijk om hierbij te noemen is dat het 
aanbod bij de swipeapps ogenschijnlijk 
oneindig is, zoals een kaartdeck dat zich 
maar blijft aanvullen. Bij Breeze komt de 
match tot stand door een ‘hartje’ te geven 
aan een beperkte selectie van profielen 
die Breeze tweemaal daags aan de 
gebruiker aanbiedt. Geven twee ge
bruikers elkaars profiel een ‘hartje’, dan 
leidt een match direct tot het opzetten 
van een date, gefaciliteerd door de app. 



14 | Phronèsis 24

Er volgt geen chatmogelijkheid, maar  
een datumprikker, er wordt een locatie 
georganiseerd en de gebruiker wordt 
alvast gevraagd om voor een eerste 
drankje te betalen (met een marge voor 
Breeze).

Zoektocht naar liefde
Datingapps zijn er om de zoektocht naar 
de romantische liefde mogelijk te maken. 
Hinge maakt reclame met de slogan ‘Are 
you ready for your last first date?’ Met 
andere woorden: na onze app leef je nog 
lang en gelukkig. Maar een romantische 
liefde bezorgt je geen lang en gelukkig 
leven, zou hooks zeggen. Leven vanuit de 
liefdesethiek wel, maar dan moeten we wel 
een heldere definitie van liefde hebben. 
“Als onze maatschappij een algemeen 
begrip zou hebben van de betekenis van 
liefde, dan zou de praktijk van het lief
hebben niet zo verwarrend zijn.” (p. 29)

EEN TOEVALLIGE  
ONTMOETING BIJ DE KASSA 
KAN EEN DAAD VAN LIEFDE 
ZIJN. EN OOK IN ANDERE 
ASPECTEN VAN HET LEVEN 
ZIT LIEFDE.

Een definitie van liefde vinden we niet 
terug in datingapps. Ook niet in de 
uitgangspunten van hoe de app gebouwd 
is en zeker niet in hoe men kan zoeken 
naar een potentiële partner. Er kan van 
alles aan voorkeuren worden opgegeven: 
van hobby’s, politieke oriëntatie, type 
relatievorm tot al dan niet een kinder-
wens, of wat dan ook. Maar nergens wordt 
mij gevraagd wat ik onder de liefde of een 
liefdesrelatie versta en wat ik daarvan 
verwacht. We doen alsof we weten waar 
we het over hebben, maar we weten het 
niet. We leven naar onuitgesproken 
verwachtingen en op basis van eerdere 
ervaringen (die volgens hooks vaak een 

vertekend beeld geven). Volgens hooks 
zijn we bang om over liefde te spreken, 
omdat daarmee pijnlijk duidelijk wordt dat 
er zo veel gemis aan is. Daarom houden 
we het liever ‘magisch’. Maar om de liefde 
samen (actief) te creëren móeten we het 
erover hebben. Als potentiële geliefden, 
maar ook als mens tot mens. 

Productcatalogus
Gaan datingapps wel over liefde? Het 
eenvoudige antwoord is: nee. Datingsapps 
creëren hooguit de mogelijkheid tot een 
ontmoeting die zou kúnnen leiden tot liefde. 
De vraag is wel of die mogelijkheid niet in 
de kiem gesmoord wordt door de manier 
waarop datingapps zijn vormgegeven. 

Het belang dat de makers van datingapps 
hebben en dat ik als gebruiker heb, 
verschilt: zij willen geld verdienen, ik wil 
liefde vinden. Hier ontstaat iets para-
doxaals: de apps die er zijn om mensen 
aan elkaar te koppelen, verliezen ge
bruikers om geld aan te verdienen als dat 
(te) snel gebeurt. Swipeapps zijn namelijk 
in de basis vaak gratis, maar worden pas 
interessant met betaalde functies, 
waardoor ik bijvoorbeeld beter kan zien 
wie míj leuk vindt, of door ‘superswipes’ 
uit te kunnen delen. 

Het is overigens totaal onduidelijk of dit 
een succesvolle ontmoeting ook daadwer-
kelijk dichterbij brengt. Breeze moet hier 
wel als uitzondering worden genoemd, 
omdat die datingapp inzet op ontmoeting 
en alleen verdient aan daadwerkelijke 
dates. Swipeapps maken gebruik van 
‘addictive design’ om portemonnees leeg 
te kloppen: er zijn hier vergelijkingen te 
trekken met het visuele ontwerp van 
fruitmachines en andere gokspelen. 
Achter elk profiel zit misschien wel een 
nog een leuker profiel en dat gevoel 
wordt met visuele stimuli aangemoedigd, 
waardoor de gebruiker alleen maar ‘meer, 
meer, meer’ wil en bereid is zijn of haar 
portemonnee te trekken.



Phronèsis 24 | 15

DE DATINGAPP BIEDT EEN 
PLATFORM ALS ‘TWEE
ZIJDIGE MARKTPLAATS’:  
DE GEBRUIKER IS TEGELIJK 
CONSUMENT ÉN PRODUCT. 

Het verleidingsspel vindt ook plaats door 
de gebruikers zelf, waarbij de datingapp 
een platform biedt als ‘tweezijdige 
marktplaats’: de gebruiker is tegelijk 
consument én product. Voor het aangaan 
van een liefdesrelatie is eerlijke en open 
communicatie een van de noodzakelijke 
ingrediënten. Maar datingapps nodigen 
daar helemaal niet toe uit. Het is eerder 
een soort marktplaats met een ‘product-
catalogus’ (i.c. de profielen), waarbij een 
algoritme slim filtert en leert op basis van 
mijn ingevoerde gegevens, voorkeuren en 
swipegedrag. Ik kan mijzelf niet op 
authentieke wijze tonen, aangezien mijn 
autonomie beperkt wordt doordat ik 
gebruik moet maken van labels als 
‘hardlopen’, ‘lezen’ en ‘filosofie’, waarmee 
het algoritme de informatie eenvoudig 
kan verwerken. Het maken van een profiel 
gaat dan ook niet om het geven van een 
waarheidsgetrouw beeld van jezelf, het 
gaat om jezelf presenteren. En om 
verleiden en overtuigen.

Karrensporen van het 
patriarchaat
Liefde is per definitie rechtvaardig, stelt 
hooks. Bij werkelijke liefde is er geen 
sprake van machtsverschillen. Toch 
constateert ze in haar onderzoek naar de 
liefde dat met name vrouwen zich blijven 
voegen en aanpassen om romantische 
(heteroseksuele) relaties werkend te 
krijgen. Hier is sprake van machtsongelijk-
heid tussen mannen en vrouwen. In het 
boek Beladen Huis (2025) van Christien 
Brinkgreve tekent de schrijfster de 
memoires van haar huwelijk op. Brink
greve, een van de eerste vrouwelijke 
hoogleraren Vrouwenstudies, ondervindt 
in haar romantische relaties dat ze verstrikt 
raakt in ‘de karrensporen van het patriar-
chaat’. Zíj voegt zich, zíj past zich aan, om 
de relatie werkbaar te houden. 

De ‘karrensporen van het patriarchaat’ en 
mannelijke dominantie zijn ook aanwezig 
in datingapps. Een bekend probleem met 
hedendaagse technologie is dat het 
ontwikkeld en gebouwd is door mánnen 
(doorgaans jong, wit, westers). Dit 
betekent ook dat hun blik op de wereld 
en de manier waarop zo’n app een 
mogelijke oplossing gaat bieden, een 
mannelijk (heersend) perspectief in zich 
draagt. Dit komt bijvoorbeeld terug in de 
sterke nadruk op het visuele aspect van 

© FOTO: FLURE BUNNY



16 | Phronèsis 24

de datingapps. Om op te vallen moet een 
gebruiker zichzelf tónen. En wat trekt de 
meeste aandacht? Iemand die door de 
ander of door het algoritme als aantrekke-
lijk wordt beschouwd. Dat betekent dus: 
voldoen aan (heersende) maatschappe
lijke normen en schoonheidsidealen. Ik 
word aangemoedigd (door andere gebrui-
kers en mijn omgeving) tot het tonen van 
bloot (niet naakt, dat mag dan weer niet 
van de apps). Wat ik overigens niet doe. 
De verschillende swipeapps monitoren 
ook hoe de foto’s worden ervaren.  
Er vinden A/B-testen plaats bij Tinder, 
waarbij Tinder onderzoekt met welke van 
de gekozen foto’s het profiel van de 
gebruiker het meest bekijks trekt. Ik voel 
weer dat ik tot een product verword, waar-
bij Tinder niet mijn zorgvuldig opgebouw-
de profiel respecteert (met eerst een foto 
van mijn gezicht en als je naar beneden 
scrollt mij hobby’s, vrienden e.d.), maar mij 
zo ‘gunstig’ mogelijk wil neerzetten.

Verkeerd fundament
Hoewel de mannelijke blik aanwezig is in 
het ontwerp en gebruik, blijkt de macht 
niet geheel in de handen van mannen te 
liggen: vrouwen blijken het op datingapps 
(in een heterogeörienteerde zoektocht) 
makkelijker te hebben. Er zitten bijvoor-
beeld véél meer mannen op datingapps 
dan vrouwen. En waar mannen ongeveer 
één op de drie profielen naar rechts 
swipen, is dat bij vrouwen véél minder het 
geval. Dat betekent dat vrouwen dus een 
grotere kans hebben op een match, als ze 
aangeven iemand leuk te vinden. 
Datingapp Bumble richt het zo in dat 
vrouwen daarom ook de enigen zijn die 
de chat kunnen starten. Mannen kunnen 
in Bumble iets aan die ‘ongelijkheid’ doen 
door virtueel hun pinpas te trekken.
 
Hooks stelt: daar waar macht is, of 
ongelijkheid, is geen sprake van liefde en 
kan ook geen liefde ontstaan. Macht staat 
namelijk haaks op respectvol en recht
vaardig handelen. Ik begin een datingapp 

dan ook steeds meer te zien als een 
marktplaats met koopwaar. Ik vóel me op 
een datingapp ook koopwaar. En ik vraag 
me af:  is de start die ik daar maak met 
een ander al niet per definitie een 
verkeerd fundament om mee te starten? 
Wat zou hooks daarvan zeggen? 

SWIPEAPPS: ZE ZIJN 
GEMAAKT OM GELD AAN  
TE VERDIENEN EN BUITEN 
DAARMEE EEN KWETSBAAR 
MENSELIJK VERLANGEN 
NAAR LIEFDE UIT.

Leven vanuit de 
liefdesethiek
Hooks zoekt met haar liefdesethiek een 
uitweg uit de onderdrukkende maat-
schappelijke structuren en ongelijke 
romantische relaties. Dat houdt in dat we 
ons bewust zijn van enerzijds de veel
zijdigheid van de liefde en anderzijds 
weten wat werkelijke liefde in de weg zit. 
Onze maatschappij en maatschappelijke 
structuren lijken er niet op ingericht om 
werkelijke liefde voor een ander op te 
kunnen of mogen brengen. Alle social 
justice-bewegingen zijn volgens hooks 
begonnen met het opbrengen van liefde 
voor de ander en daarom is het niet 
verwonderlijk dat die op zoveel verzet 
stuiten bij de gevestigde orde. Het 
patriarchaat is niet gebaat bij liefde voor 
een ander. Ik voeg daaraan toe: het 
kapitalisme, dat door veel technologie 
wordt versterkt, draait ook niet om liefde. 
Het kapitalisme reduceert ons tot 
consumenten en laat ons bezig zijn met 
individuele behoeftebevrediging op korte 
termijn in plaats van werkelijke verbinding 
met de ander. Met ‘gemak’ in plaats van 
‘ergens moeite in steken’. Dat is ook 
precies het probleem met swipeapps: ze 
zijn gemaakt om geld aan te verdienen en 



Phronèsis 24 | 17

buiten daarmee een kwetsbaar menselijk 
verlangen naar liefde uit. 

Leven vanuit de liefdesethiek van hooks 
betekent dat we de romantische liefde 
niet als het hoogste goed moeten 
waarderen, want dat is precies wat past bij 
de onderdrukkende structuur van het 
patriarchaat. Door dezer liefde zo hoog 
aan te slaan, passen we ons aan. We 
moeten volgens hooks alles en iedereen 
met een openheid en houding van liefde 
te benaderen. Dit betekent dat we onze 
angst loslaten en met vertrouwen en liefde 
de wereld benaderen. Dat is niet makkelijk 
in deze wereld, zegt hooks, en dat begrijp 
ik. Hooks: “Een liefdesethiek veronderstelt 
dat iedereen het recht heeft om vrij te zijn, 
om voluit en goed te leven. Om een 
liefdesethiek in te voeren in elke dimensie 
van ons leven zou onze samenleving 
verandering moeten omarmen” (p. 104). 
We zouden dan in alle dimensies van ons 
leven iedereen met de volledige definitie 
van liefde moeten gaan benaderen. En dat 
betekent dat bepaalde mensen (i.c. 
mannen) positie en macht gaan verliezen. 
Liefde zorgt dus voor radicale verandering.

Overal liefde
Arthur Eaton schrijft: “Liefde is dus iets 
wat je kunt zien en niet alleen voelt. En als 
je om je heen kijkt, zul je zien dat liefde 
allerlei vormen aanneemt: van kleine 
vriendelijkheden tot levenslange toe
wijding. Kennis kan een vorm van liefde 
zijn; of het handhaven van de wet. Zelfs 
het buigen of breken van regels kan een 
vorm van liefde zijn. Een geschenk kan 
een uitdrukking van liefde zijn. En rebellie 
ook. Soms worden we liefdevol bemind 
zonder dat we het zelf opmerken.”  
(De Groene Amsterdammer 22 mei 2024)

Die grote beloftes van datingapps moet ik 
dus met een korreltje zout nemen. Liefde 
is overal maar in deze maatschappij 
tegelijk ingewikkeld als het op een relatie 
aankomt. In relaties met mijn naasten is 

het een stuk makkelijker. Een toevallige 
ontmoeting bij de kassa kan een daad van 
liefde zijn. En ook in andere aspecten van 
het leven zit liefde.

Ik kijk nu anders naar romcoms en de 
datingapps zijn van mijn telefoon ver
wijderd. Hooks leert me: sta open, maar 
conformeer niet - liefde is een wilsdaad. 
Met deze ingrediënten in mijn achter-
hoofd ga ik liefde doen. En anderen 
uitnodigen dat ook te doen. Wie weet wat 
we teweeg brengen.

Piek Knijff  
Piek Knijff is data-ethicus en filosoof, 
en directeur van Filosofie in actie. 
Ze houdt zich bezig met de ethiek 
van data, technologie en algoritmes. 
‘Filosofie in actie’ adviseert sinds 2013 
organisaties in het publieke domein 
of met een maatschappelijke functie 
over de ethische kant van technologie, 
faciliteert het goede gesprek hierover 
en leidt daar mensen in op. Piek wordt 
gezien als een van de voortrekkers 
van data-ethiek in Nederland. In 2024 
deed ze participatief onderzoek naar 
datingapps en schreef daarover in de 
nieuwsbrief ‘Swipe until you cry’.



Denkertje

“Angst overwinnen is 
het begin van wijsheid” 

Bertrand Russell



Phronèsis 22  19

“Ik ben een leuning 
langs de rivier: grijp 
mij wie mij grijpen 
kan! Maar uw kruk 

ben ik niet.”
Friedrich Nietzsche

©
 F

O
TO

: F
LO

RI
AN

 B
ER

N
H

AR
D

T

© FOTO: LOIC LERAY



20 | Phronèsis 24

Ook dit jaar schreef de HTF weer een essaywedstijd uit. Dit keer met een 
thema dat aansluit bij het thema van de maand van de filosofie ‘Mij een zorg’.

AI lijkt steeds meer een verlengstuk 
van ons denken en handelen te 
worden. Handig, is wellicht de eerste 
gedachte. Maar wat betekent dit voor 
hoe wij zorgen: voor onszelf én voor 
elkaar?

Een deskundige jury - bestaande uit 
Lianne Tijhaar (auteur van het boek 
Down to Earth, technologie voor 
wereldverbeteraars) en Sake van der 
Wall (auteur bij ‘De Speld’) - heeft uit 
alle inzendingen een winnaar gekozen, 
namelijk: 

Daphne Hendriks
Haar essay, met als titel: ‘Een hand 
van metaal, een hart van algoritmes. 
Een overpeinzing over zorg, toen en 
nu’ is hiernaast te lezen.

De jury merkte over het essay van 
Hendriks op: “Een pakkend ge
schreven essay dat tot denken stemt. 
Je bent erbij.”
Alle essays zijn te lezen op de website 
van Phronèsis (hogeschoolvoortoege-
pastefilosofie.nl/phronesis-magazine/).
Over de uitslag van de essaywedstrijd 
kan niet worden gecorrespondeerd.

Uitslag essaywedstrijd 
‘De toekomst van de zorgende mens 

in het AI-tijdperk’



Phronèsis 24 | 21

Ze zit in haar stoel bij het raam, haar knokige handen rustend op de deken over haar 
schoot. Op het tafeltje naast haar staan vergeelde foto’s van een leven dat steeds 
verder vervaagt. Kinderen, kleinkinderen, haar man. Wanneer ze haar voor het laatst 
een bezoekje brachten, weet ze niet goed meer. De kamer is stil, op het zachte 
gezoem van de zorgrobot na.

Haar gedachten dwalen af naar de tijd  
dat zorg nog iets anders betekende.  
Niet een scherm dat haar eraan herinnert 
haar medicatie in te nemen. Niet een 
mechanische stem die op vaste tijden 
vraagt of ze goed geslapen heeft. 

Zorg was een pan verse soep voor de 
buurman. Haar hand in die van een 
vriendin die een zware tijd doormaakte. 

De sterke armen van haar zoon, toen hij 
haar hielp nadat ze gevallen was. Zorg was 
warm en menselijk. Vaak ook wederkerig. 

De robot beweegt geluidloos. Hij reikt 
haar een glas water aan, zoals hij elke 
ochtend doet. ‘Tijd om wat te drinken,’ 
klinkt het, met een stem ontworpen om 
geruststellend te klinken.

Een hand van metaal,  
een hart van algoritmes
Een overpeinzing over zorg, toen en nu 

WINNAAR ESSAYWEDSTRIJD

Door: Daphne Hendriks



22 | Phronèsis 24

Wanneer zorg geen 
menselijk gezicht meer 
heeft
Jarenlang was zij het die zorgde. Voor 
haar kinderen en kleinkinderen. Eindeloze 
nachten bij een bed vol koorts. Kusjes 
op kapotte knieën. Langs de lijn met een 
thermoskan koffie en een warme deken. 
Een verhaaltje voor het slapengaan. 
Voor haar man, vooral toen hij ziek werd. 
Ze kookte zijn lievelingssoep, al nam hij na 
verloop van tijd nauwelijks nog een hap. 
Schudde zijn kussen op, masseerde zijn 
handen als de pijn ondraaglijk werd.  
Zette zijn favoriete muziek op en luisterde, 
samen met hem, zelfs toen hij niet meer 
reageerde. ‘Zou hij weten dat ik er ben?’ 
vroeg ze zich vaak af.

Nu er voor haar wordt gezorgd, lijkt zorg 
afgemeten, georganiseerd en gepland. 
Robots nemen taken over. Maar zorgen ze 
echt? Troosten ze? Of voeren ze slechts uit 
wat hen is opgedragen?

Zorg als transactie of 
ontmoeting?
In de film 'Ik ben geen robot' worstelt een 
robot met de ontdekking van haar eigen 
identiteit. Ze is geprogrammeerd om te 
zorgen, maar wat betekent dat als zorg 
slechts een reeks taken is? Wanneer haar 
eigenaar haar niet langer nodig heeft, kan 
ze zomaar aan de kant worden geschoven. 
Een afgedankte zorgverlener, verstoken 
van zorg.  

Dat roept een ongemakkelijke vraag op: 
als zelfs een machine zich vervangen kan 
voelen, wat zegt dat dan over hoe wij zorg 
waarderen? Is het een transactie, een taak 
die efficiënt moet worden uitgevoerd?  
Of is zorg iets wezenlijks, iets wat alleen 
tussen mensen kan bestaan?

De technologie die onze 
blik op zorg verandert
Martin Heidegger waarschuwde al voor 
de gevaren van technologie. In Die Frage 
nach der Technik stelt hij dat technologie 
niet neutraal is: zij vormt onze blik op de 
wereld. Als AI een steeds grotere rol krijgt 
in de zorg, kunnen onze verwachtingen 
verschuiven. 

WAT VERLIEZEN WE, ALS 
ZORG GEEN ONTMOETING 
MEER IS, MAAR ENKEL EEN 
EFFICIËNTE UITVOERING 
VAN OPDRACHTEN?

De kans bestaat dat zorg steeds minder 
gezien wordt als een relationele verplich-
ting en meer als een dienst die we kunnen 
optimaliseren. Als we eenmaal gewend 
zijn aan zorg zonder menselijke fouten, 
zonder frustratie, zonder vermoeidheid, 
hebben we dan nog geduld met de tekort-
komingen van menselijke zorgverleners?

De onverwachte warmte 
van een machine
Is inzet van AI in de zorg dan alleen maar 
kommer en kwel? Een robot moppert 
nooit. Hij wordt niet ongeduldig als ze 
voor de derde keer hetzelfde verhaal 
vertelt. Hij speelt wél een potje schaak 
met haar, in tegenstelling tot haar 
gedachteloos scrollende kleinkinderen.  
En waar haar man haar verlangen om 
samen te dansen nooit inwilligde, heeft  
ze in haar robot een dansmaatje gevon-
den. Samen bewegen ze door de kamer. 
Een wat stijve tango in steunkousen, dat 
wel. Maar eindelijk zwiert ze.

De grenzen tussen mens en machine 
vervagen soms op onverwachte manie-
ren. Nooit had ze verwacht een band te 
voelen met een ding, een verzameling 



Phronèsis 24 | 23

chips en algoritmes. En toch, op sommi-
ge momenten, als ze in het ritme van de 
muziek meegaat of een spelletje schaak 
speelt, voelt het bijna als gezelschap.

Zorg zonder 
wederkerigheid?
Haar robot wordt nooit moe. Raakt niet 
geïrriteerd of afgeleid. Toch mist hij 
iets wezenlijks, dat zorg echt maakt: de 
wisselwerking tussen zorggever en zorg
ontvanger. Emmanuel Levinas benadrukt 
dat echte zorg ontstaat in de ontmoeting 
met de ander, in de blik die ons oproept 
tot verantwoordelijkheid. Zorg is niet 
slechts een taak die uitgevoerd moet 
worden, maar een ethische interactie die 
gebaseerd is op de kwetsbaarheid van 
de ander. Een machine, hoe goed hij zijn 
taken ook uitvoert, blijft verstoken van 
deze diepere betekenis van zorg. 
Volgens Levinas is het de ander, met zijn 
of haar kwetsbaarheid en onvoorspel-
baarheid, die ons ethisch uitdaagt. De 
robot kan geen verantwoordelijkheid 
nemen voor de ander, omdat hij geen 
echte relatie aangaat. Hij reageert enkel 
op geprogrammeerde instructies. Zorg 
is voor Levinas geen eenrichtingsverkeer, 
maar een dialoog die wederzijds begrip 
en aandacht vereist. 

De keuze die voor ons ligt 
Wat verliezen we, als zorg geen ont
moeting meer is, maar enkel een efficiën-
te uitvoering van opdrachten? Kunnen  
we zorg nog steeds als een menselijke 
interactie beschouwen, wanneer deze 
plaatsvindt zonder de blik, de kwetsbaar-
heid en het verlangen van de ander?

De inzet van AI in de zorg vereist dat 
we kritisch nadenken. Programmeren 
we zodanig dat het grenzen stelt, zodat 
we gedwongen worden zorg te blijven 
zien als een menselijke interactie? Of 
omarmen we de efficiëntie van robots 
en nemen we het risico dat zorg steeds 
verder gedehumaniseerd wordt?

En is dit überhaupt de manier waarop 
we verzorgd willen worden? Gezelschap 
krijgen van een machine die helpt, maar 
je niet écht kent? Die niet opmerkt dat 
je vandaag net iets zorgelijker klinkt dan 
gisteren of aanvoelt dat je snakt naar een 
warme omhelzing?

Laatste dans
Ze kijkt naar de robot. Hij wacht geduldig. 
Ze weet dat hij haar zal verzorgen tot het 
einde. Maar zorgen? Dat is iets anders.  
En dus blijft ze dolen in haar herinnerin-
gen. Waar zorg nog een geur had, een 
stem, een zachte blik. Totdat een metalen 
hand haar wenkt voor een laatste dans.

© FOTO: MRC TEMISCAMINGUE



24 | Phronèsis 24

Mediakast

Groter dan woorden

In deze rubriek is er aandacht voor door de redactie geselecteerde films, series en videogames met een toegepast-filosofische strekking

De Litouws-Amerikaanse cineast Jonas Mekas heeft zichzelf nooit een filmmaker 
genoemd: hij was een filmer. Hij werd nooit gezien zonder camera. Zijn hoofdwerk  
As I Was Moving Ahead Occasionally I Saw Brief Glimpses Of Beauty bestaat uit meer 
dan 30 jaar aan filmmateriaal. De film van 4 uur en 48 minuten bestaat uit beelden 
die hij over de koers van zijn leven heeft gemaakt: landschappen, stadsgebouwen, 
picknicks in het gras, de eerste stappen van zijn dochter… Mekas: “I do not make films.  
I just film.” 

Belangrijke momenten krijgen evenveel 
gewicht als onbelangrijke momenten.  
Een schoolmusical is even groot als een 
grasspriet in de wei. Veel van het beeld is 
versneld. We horen mensen in gesprek, 
af en toe een stuk muziek en gedurende 
de film hoor je soms de stem van Mekas 
zelf. Je hoort hem als oude man in zijn 
editing-ruimte. Hij spreekt direct tegen 
de kijker over van alles en nog wat. Het is 
verrassend mooi om zijn Litouwse accent 
te horen terwijl hij met humor, passie 
en een verstopte laag verdriet over zijn 
geleefde leven praat, wetend dat hij nu 
wel aan het einde is.

DE FILM VAN 4 UUR EN  
48 MINUTEN BESTAAT UIT 
BEELDEN DIE HIJ OVER DE 
KOERS VAN ZIJN LEVEN 
HEEFT GEMAAKT.

Narratieve zelfzorg 
Dat Michel de Montaigne een van de 
bekendste filosofen ooit is, wordt extra 
bijzonder als je beseft dat hij in zijn hele 

carrière maar één boek heeft geschreven: 
Essays. Nog specialer is, dat de Essays 
een heel persoonlijk boek is. Montaigne 
bespreekt onderwerpen die hij in zijn leven 
tegenkomt, zoals zijn slaapschema, zijn 
opvoeding en zijn leeftijd. Dit heet ‘narra-
tiviteit’: de vertelling van het leven. Door 
over jezelf te schrijven leer je jezelf beter 
kennen: je kunt je ervaringen evalueren en 
daar sterktes en zwaktes uithalen. Zoals 
Montaigne dit in schrift in zijn Essays dit 
doet, zo doet Mekas dit met beelden in 
zijn film. Montaigne en Mekas omschrijven, 
reflecteren en evalueren van alles. Ze delen 
met de lezer en kijker allerlei anekdotes en 
praktische wijsheden, en hieruit blijkt het 
belang van nieuwsgierigheid, ervaring en 
herinnering in het leven. Het grote verschil 
is natuurlijk dat Essays een boek is en  
As I Was Moving Ahead een film. Montaig-
nes narratieve zelfzorg brengt verheldering 
en orde, maar dat was niet het doel van 
Mekas met zijn film. Wat was zijn doel dan 
wel? 

Doodeerlijke zelfexpressie
Flitsende beelden met klassieke piano, 
rustige landschappen met verdoven-
de ruis… De film zit vol met dit soort 

Door: Huub Kuyvenhoven

As I Was Moving Ahead Occasionally I Saw Brief Glimpses Of Beauty



Phronèsis 24 | 25

stilistische contrasten. De film is op 
momenten enorm troostend en soms ook 
pure chaos. Dit komt doordat Jonas Mekas 
niet voor orde wil zorgen maar gewoon 
zichzelf wil laten zien. Er is tekst, zoals in 
de Essays van Montaigne, maar er is ook 
beeld, muziek en stilte. Elke keuze die 
Mekas maakt, is weloverwogen en op de 
een of andere manier raakt alles aan iets 
dat diep in mij ligt. Ieder aspect (en dat 
zijn er veel) in elke minuut (dat zijn er ook 
veel) is doodeerlijke zelfexpressie in de 
puurste artistieke vorm: “All I want to tell 
you, it's all here. I am in every image of this 
film, I am in every frame of this film.”

Artistieke kracht
De film van Mekas raakt aan iets. Maar  
aan wat? Vond ik de film mooi? Leuk? 
Interessant? Ik kan geen woorden be
denken om de ervaring te beschrijven.  
Je herkent het vast: prachtige momenten, 
helaas gedoemd om slechts een herin-
nering te blijven. We kunnen niets anders 
dan het mysterie omarmen en genoegen 
nemen met de ervaring. Maar Jonas 
Mekas laat het daar niet bij. Hij neemt 
geen genoegen met alleen de ervaring,  
hij deelt haar. Hij omarmt het mysterie 
én verandert het in kunst. Hij deelt zijn 
herinnering en leven, wie hij is geweest en 
wie hij is, met de kijker. Hij maakt daarbij 
gebruik van Montaignes narrativiteit en 
dat geeft zijn film veel artistieke kracht. 

Dat is de kracht van As I Was Moving 
Ahead Occasionally I Saw Brief Glimpses 
Of Beauty: de film is groter dan woorden. 
Het is geen wonder dat ik de woorden 
niet heb om zoiets groots uit te drukken. 

Huub Kuyvenhoven   
Huub Kuyvenhoven (17) is eerstejaars student 
aan de HTF. Hij heeft een passie voor films en 
muziek en is van plan Film- en Literatuurweten-
schappen te gaan studeren aan de Universiteit 
in Leiden. Hij hoopt ooit een eigen film te 
maken. In zijn vrije tijd speelt hij piano en 
werkt hij in de horeca.

DE FILM AS I WAS MOVING AHEAD 
OCCASIONALLY I SAW BRIEF 
GLIMPSES OF BEAUTY IS GROTER 
DAN WOORDEN. HET IS GEEN 
WONDER DAT IK DE WOORDEN 
NIET HEB OM ZOIETS GROOTS UIT 
TE DRUKKEN.



26 | Phronèsis 24

Verwondering en ruimte 
voor vragen  
Door: Sabine Wassenberg

Over Alle vragen van de regenboog van Sabine Wassenberg

Boekenplank

In deze rubriek is er aandacht voor door de redactie geselecteerde boeken met een toegepast-filosofische strekking.

“Er is geen antwoordenboekje in de filosofie. Je mag zélf nadenken en je eigen 
antwoord verzinnen. Filosoferen is nadenken en praten over vragen waar geen  
goed of fout antwoord op bestaat.”

©
 F

O
TO

: C
AR

LO
S 

D
E 

TO
RO

Zo leg ik aan kinderen uit wat filosoferen is. 
En ook aan volwassenen die een Opleiding 
Kinderfilosofie volgen. Gaan we er dieper 
op in dan komt naar voren dat je tijdens het 
filosoferen zowel uitzoomt (je kijkt van een 
afstand) als inzoomt (je kijkt heel precies 
naar de betekenis van woorden). Tijdens 
een filosofisch gesprek ben je aan het 
discussiëren over het welles en het nietes, je 
bent grenzen aan het bepalen tot wanneer 
het nog wél zo is, en wanneer niet meer. 

Maar ondertussen, en dit is cruciaal voor de 
diepgang van het filosofische gesprek en 
maakt filosoferen echt anders dan een 
debat of een discussie, ben je de concepten 
in een vraag aan het analyseren. Alle 
kernwoorden komen aan bod, er worden 
grenzen afgebakend en definities geformu-
leerd. Op die manier ontleden we tijdens 
het filosoferen een vraag. Niet grammaticaal 
maar filosofisch. En dat is kinderspel. Leuk, 
speels, al sparrend met elkaar: de wereld en 
je eigen denken onderzoeken.   

Caleidoscopische 
verdraaiing
Door regelmatig zo’n onderzoek te doen, 
wordt het een tweede natuur. Automatisch 
vraag je je af: wat betekent dit woord?  

Wat is een ander perspectief? Op welk argu-
ment baseer ik dit? De verwondering die bij 
zo’n filosofische levenshouding geregeld 
naar voren komt, is fenomenaal belangrijk 
voor mij. In een moment van verwondering 
merk ik dat mijn perspectief, mijn denkka-
der, eventjes bewust oplicht: bewustzijn van 
mijn denken én van de wereld daarbuiten, 
waarover ik iets probeer te zeggen. Er is een 
caleidoscopische verdraaiing van mijn 
denkkader merkbaar en het nieuwe beeld is 
sprankelend. Er is weer scherpte, diepte, 
kleur, want ik realiseer me weer dat het niet 
zo vanzelfsprekend is als het leek: eigenlijk is 
het heel interessant. En misschien wel heel 
gek of wonderlijk.  
 
Veel kinderen zitten nog vol vragen. Onlangs 
pas ‘geworpen’ in dit bestaan en nieuws
gierig betrokken op de wereld, richten ze 
hun vragende pijlen op alles wat hun maar 
voor de voeten komt. Het tragische is 
echter: de meeste volwassenen maken dit 
kapot. Zij zijn zelf niet meer gewend om te 
vragen, tenzij er een antwoord is. Ze denken 
dat zij, omdat ze volwassen zijn, kennis 
behoren te hebben en vragen moeten 
kunnen beantwoorden. Voor veel volwasse-
nen zijn filosofische vragen daarom niet 
alleen zinloos maar ook bedreigend.  



Phronèsis 24 | 27

Sabine Wassenberg  
Sabine Wassenberg is filosoof en schreef 
meerdere filosofische non-fictie titels voor 
volwassen en filosofische prentenboeken. 
www.sabinewassenberg.com
www.opleidingkinderfilosofie.nl

Mysterieuze vragen
De hoofdpersoon in mijn nieuwste prenten-
boek Alle vragen van de regenboog, Isa, 
komt precies dit tegen: haar vragen worden 
door grote mensen niet erkend als belang-
rijk of interessant. Ze hebben geen tijd.  
Ze zien er het nut niet van in. Of ze denken, 
zoals de opa van Isa, dat diepe vragen 
eenvoudig wetenschappelijk te beantwoor-
den zijn. En de mysterieuze vragen rondóm 
die wetenschap dan? Daar is Isa nog ‘te 
klein’ voor. Au. Isa krijgt de indruk dat haar 
nieuwsgierige betrokkenheid op de wereld 
niet gewenst is. Het zal wel aan haar liggen. 
Ze wil wel graag dat iedereen haar aardig 
vindt, dus besluit ze zich aan te passen: ze 
negeert haar eigen vragen en stopt ze diep 
weg. Dit geestelijke drama lijkt alleen voor 
de vragen zelf hartverscheurend, want met 
Isa zelf is ogenschijnlijk niets aan de hand. 
Maar wie goed oplet, ziet een verschil.  
De wereld van Isa heeft geen kleur meer. In 
plaats van boeiend, interessant en oneindig 
kleurrijk als voorheen, schijnt de wereld haar 
nu toe als feitelijk, simpel en vanzelfspre-
kend. Haar wereld bestaat uit een bouw-
werk van feitelijkheden, in zwart, wit en grijs. 

Denkradertjes
Spoiler alert! Dit verhaal heeft een happy 
end. De vragen worden weer bevrijd en de 
kleur komt terug. Iedereen blij. De lezers 
worden uitgenodigd om hun eigen vragen 
in het boek te schrijven en voorlezende 
volwassenen krijgen een korte instructie hoe 
ze met de vragen van hun kinderen om 
kunnen gaan, via overzichtelijke lijstjes met 
do’s en dont’s. Zo moeten ze onderscheid 
maken tussen feitenvragen en filosofische 
vragen. En bovendien krijgen ze de tip: 
neem een voorbeeld aan Socrates. Je hoeft 
niet je eigen antwoord te geven, maar 
luister naar de gedachten van je kind en 
vraag vooral dóór. Vragen hebben, als ze 
eenmaal gesteld worden, een magische 
werking. Onmiddellijk gaan er denkradertjes 
draaien: er wordt naar een antwoord 
gezocht. Zodra vragen meer ruimte krijgen, 
komt je wereldbeeld in beweging en 

ontstaan er meer 
en meer vragen. 
De wereld wordt 
boeiend en krijgt 
veel meer kleur. 

Kleurrijk
Kinderen die  
Alle vragen van de 
regenboog lezen, 
hebben het direct door. De boodschap is 
duidelijk: vragen mogen ruimte krijgen en jij 
bent degene die ze mag opvangen: met 
een netje vang je ze als vlindertjes uit de 
lucht. Of misschien broed je ze uit als 
piepkleine eitjes in je hoofd (want: waar 
komen vragen eigenlijk precies vandaan?)
Sommige volwassenen die het boek lezen, 
zullen moeten bekennen dat ze zich ook wel 
eens schuldig hebben gemaakt aan 
opmerkingen als: ‘Vraag dat maar aan je 
vader’, ‘Daar ben je nog te klein voor’ of 
‘Waarom zijn de bananen krom?’ Hopelijk 
zullen zij vanaf nu nooit meer de ruimte voor 
deze oprechte, vragende interesse van 
kinderen beperken en daarmee hun 
enthousiasme kapotslaan. Hopelijk krijgen 
ook de grote mensen meer oog voor de 
schoonheid van vragen, kunnen ze ont
spannen in het niet-hoeven-te-weten van 
alle antwoorden en merken ze zelf op hoe 
kleurrijk de wereld echt is. Als je maar 
vragen stelt. 



28 | Phronèsis 24

Agenda

DenkLab
Geïnteresseerd in het uitwisselen van ideeën met andere praktische filosofen? Bezoek dan 
het DenkLab, waar vier keer per jaar vakgenoten in de praktische filosofie samenkomen 
om te oefenen met nieuwe werkvormen en ervaringen uit te wisselen. Een breed scala aan 
onderwerpen komt aan bod.

20 september | 12:30-17:00 | Utrecht | denkhuis.nl

Bach
Voormalig Denker der Nederlanden  
Marjan Slob spreekt tijdens dit afwisselende 
programma over berusting, en het loslaten 
van datgene dat onvermijdelijk is. Deze editie 
van Bezin met Bach staat in het teken van 
berusting, en wordt gepresenteerd door  
Lex Bohlmeijer. Ook aanwezig is dichter  
Maud Vanhauwaert. 

25 oktober | 11:00-12:15 | Utrecht | 
tivolivredenburg.nl 

Toeval
Kansberekening klinkt als iets wat 
beperkt blijft tot de wereld van de 
rekenkunde, maar toeval is een 
onderwerp dat ook filosofen al tijden 
bezighoudt. Wat is toeval, en is het 
altijd wenselijk? Ethicus Jeroen Hopster 
bespreekt wat verschillende filosofen 
over dit onderwerp te zeggen hebben. 

11 september | 16:45 - 17:45 | Tilburg | 
tilburguniversity.edu



Phronèsis 24 | 29

Column

Aristoteles was de eerste die de verklaring van de verschijnselen in de natuur niet zocht in de 
wereld van goden. Hij baseerde zijn ideeën op praktisch onderzoek (phronèsis) en observa-
tie. Zo werkte hij bijvoorbeeld met bijenvolken, onderzocht deze systematisch en kwam tot 
de conclusie dat het bijenvolk prima als voorbeeld kan dienen voor de perfecte menselijke 
samenleving.  

De 17de eeuwse Nederlandse filosoof Bernard 
Mandeville dacht daar anders over. Zijn ideeën 
ontstonden als reactie op een prozafabel uit 
1699, ‘Les abeilles’ (‘De bijen’), van de Franse 
bisschop Fénelon. Volgens Fénelon moesten 
mensen als vrome paternalisten samenleven als 
bijen in een bijenvolk. Dan zou de samenleving 
vanzelf paradijselijk worden. Mandeville vond dat 
een utopie. Zo’n samenleving leidt tot ijzing
wekkende armoede en armzaligheid. Deugd 
heeft immers een kouwe kont. Als we allemaal 
strikt deugdzaam gaan leven dan zitten we 
binnen de kortste keren met elkaar onder een 
boom te wachten of er misschien iets te eten 
naar beneden valt. O zo braaf, eerlijk en vroom, 
maar vegeterend als een plant. Veel schiet er 
voor deze deugers niet over. Volgens Mandeville 
gaat de wereld juist aan deugd ten onder. Een 
maatschappij draait niet op deugd of mens
lievendheid. Integendeel: eigenbelang is de 
drijvende kracht. Ondeugden als hebzucht, 
eigenliefde en hang naar weelde zorgen voor 
productie en werk. Matigheid betekent de dood 
in de pot. Geld moet rollen.
Waarschijnlijk geïnspireerd door Mandeville’s 
filosofie zijn zelfs eerbiedwaardige filosofische 
instituten in Nederland er niet vies van de 
pecunia hun kant op te laten rollen. Ze bieden 
voor veel geld zogenaamde filosofische 
wandeltochtjes aan. Net zoals Aristoteles dat 
2500 jaar geleden met zijn leerlingen deed, 
maken ze dan met geïnteresseerden een 
wandelingetje, waarbij een filosoof aan de 
deelnemers al wandelend vragen stelt waarover 
gediscussieerd kan worden. Als je flink betaalt, 
kun je zo al wandelend in de sporen treden van 

wijsgerige wandelaars als Aristoteles, Nietzsche, 
Rousseau of Thoreau, en zelf een groot filosoof 
worden. 
Dat brengt mij op het idee om zelf ook met 
wijsgerige prietpraat gemakkelijk geld te 
verdienen. Net als Aristoteles houd ik thuis een 
paar kastjes met bijen. Geheel in zijn stijl ga ik 
een cursus ‘Praktisch Bijenhouden voor Filoso-
fen’ aanbieden. Aan alle meetbare en contro-
leerbare eindtermen kan ik gemakkelijk voldoen. 
Mijn leerling-imkers kunnen putten uit een rijke 
filosofische literatuur want niet alleen Aristoteles, 
ook Plato, Vergilius, Seneca, Erasmus, Montes-
quieu en Marx hebben over bijenvolken geschre-
ven. En aan door bijensteken hun gezwollen 
lippen en ontsierde handen kun je straks zien dat 
mijn studenten ook de nodige praktische 
ervaring (phronèsis) hebben opgedaan.  

Ook wijsgerig geld rolt
Door: Arend Steunenberg

Arend Steunenberg
Arend studeerde slavistiek aan de  
Universiteit van Amsterdam met als 
hoofdvak Russisch en als bijvak  
Tjechisch. Hij studeerde een jaar 
Russisch aan de universiteit van  
St. Petersburg en heeft o.a. onderwijs-
projecten begeleid in Bulgarije.



30 | Phronèsis 24

Tafelrede, een geheime 
kracht

“De tafelrede, dat was jullie geheime kracht in de leergang!”2 Dit werd door een 
deelneemster tijdens de evaluatie met grote stelligheid geponeerd. 

En dat is ook zo. Elke module van de 
leergang beginnen we met twee tafel
redes, waarbij de hoofddocenten het spits 
afbijten. We vragen aan deelnemers een 
persoonlijk verhaal over een belangrijke 
gebeurtenis of periode te vertellen. Het 
accent ligt op de betekenis, de gevolgen 
op korte en langere termijn, én de inzich-
ten die de spreker aan die gebeurtenis 
ontleent. Het verhaal bevat de feiten van 
de gebeurtenis maar vooral ook de ge-
voelsmatige relatie van de spreker met de 
gebeurtenis (‘jezelf in het verhaal plaatsen’), 

én de betekenis die er toen en vooral later 
door de spreker aan is toegekend.

Het effect is enorm. Je laat zien wie je 
bent, wat je aan het hart gaat, wat er in 
je leven gebeurt. Je maakt zichtbaar hoe 
je je wilt verhouden tot een gebeurtenis. 
Streven zichtbaar maken, de lastigheid 
ervan en de manier van omgaan daar-
mee, inspireert, maakt iemand zichtbaar 
en vormt een brede basis voor vervolg
gesprekken. Het laat zien wie je wilt zijn, 
wie je bent.

Door: Luuk Stegmann1 

Technè

TECHNÈ - Methoden en technieken in de Toegepaste Filosofie

Onder technè verstonden de oude Grieken ‘de kennis die nodig is voor effectieve actie’. 

 In deze rubriek besteden we systematisch aandacht aan toegepast-filosofische methoden  

en technieken, die in het HTF-Expertisecentrum aan de orde zijn geweest. Kenmerkend voor 

deze technieken is dat ze in een professionele context toegepast en geoefend kunnen worden.

Het houden van tafelredes creëert bindende krachten  
in beginnende groepen

© FOTO: GASPAR ZALDO



Phronèsis 24 | 31

Dragend idee
Een dragend idee geeft je leven richting 
en is te vinden in een essentiële ervaring. 
Voor de deelnemers is de tafelrede een 
eerste kennismaking. Het gaat daarbij niet 
om een verlangen dat je najaagt maar om 
een overtuiging, een inzicht dat je, vaak 
naar aanleiding van een concrete ervaring, 
van betekenis verklaart voor je leven.  
En waar je vervolgens naar probeert te 
leven. In de tafelrede gaan we hiernaar  
op zoek. Daarnaast zijn er vaak ook ver-
borgen waarden in het verhaal te vinden. 
Daarover praten is een van de bedoelin-
gen van de tafelrede.

STAPPEN
1.	 De beste voorbereiding is dat de 

docent de eerste tafelrede houdt.  
Je kunt dan laten zien waar je op 
mikt, inclusief alle imperfecties die er 
natuurlijk altijd te vinden zijn. Je zet de 
toon: een toon van kwetsbaar kunnen 
zijn, je onderzoekend en reflecterend 
tot gebeurtenissen verhouden. Je 
helpt deelnemers een oog te ont-
wikkelen voor het bijzondere in het 
alledaagse. Je maakt zichtbaar hoe 
een verhaal een andere, rijkere lading 
krijgt door jezelf erin te plaatsen.

2.	 Vraag de spreker na te denken over 
waar deze wil zitten, staan, zijn.

3.	 Wat wil je gebruiken: een uitge
schreven tekst, een briefje of flap  
met steekwoorden, een beamer?

4.	 Welke oratorische stijlmiddelen zet je 
in: het volume en de afwisseling daar-
in, een dichtregel ter illustratie, plaat-
jes op de achtergrond, het leggen van 
accenten, herhalingen, samenvattin-
gen tussendoor en aan het eind. 

5.	 Hoe lang wil je spreken? De meeste 
sprekers spreken langer dan ze tijdens 
hun voorbereiding geoefend hebben. 

6.	 Vraag de toehoorders notities te 
maken over hetgeen ze in de na
bespreking ter sprake willen brengen.

7.	 Nabespreking 1. Begin met applaus: 
een fijne ontlading en de eerste 
feedback. Zorg ervoor dat iemand de 
nabespreking leidt en enigszins op 
tempo houdt. Zorgt dat de spreker 
beschermd wordt: deze is kwetsbaar 
en mogelijk geëmotioneerd.  

8.	 Vraag de toehoorders  een ‘veeg’ te 
geven: een zeer korte impressie in een 
paar woorden. Doe dit op tempo. 

9.	 Nabespreking 2. Vraag te toehoorders 
na te denken en notities te maken 
over dat wat hen tijdens de rede raak-
te, de vorm, de retoriek/het pathos, 
het plezier, de zwaarte versus de licht-
voetigheid, de dragende ideeën.

10.	Entameer een gesprek naar aanleiding 
van het voorafgaande. Zorg ervoor 
dat ook de spreker voldoende ruimte 
krijgt.

11.	Sluit af met een rondje van 1 top  
en 1 tip.

12.	Geef de spreker de ruimte voor  
een afrondend woord. 

Luuk Stegmann 
Luuk Stegmann is klinisch psycholoog 
en psychotherapeut. Sinds 2012 is hij 
hoofddocent van de beroepsopleiding 
Visieontwikkeling en Rechtvaardig 
Leiderschap van de ISVW. Hij is mede-
redacteur van Hoog Spel, Filosoferen in 
de praktijk. 1  Met dank aan Jan Ewout Ruiter

2  �De leergang Visieontwikkeling en rechtvaardig  
Leiderschap bij de ISVW in Leusden.



32 | Phronèsis 24

‘Morele arbeid’
Door: Paul Teule

Ambtenaren komen steeds vaker in het geweer tegen de lakse opstelling van Neder-
landse regering tegenover Israël, dat zich volgens deskundigen en mensenrechten
organisaties schuldig maakt aan genocidaal geweld in Gaza. Sommige ambtenaren 
spreken zich ‘intern’ uit, anderen dienen openlijk hun ontslag in, weer anderen sluiten 
zich aan bij de wekelijkse sit-in voor het ministerie van Buitenlandse Zaken. Ze be
schouwen zich, naast uitvoerders van beleid, ook hoeders van de rechtsstaat en van 
haar onderliggende waarden. Maar hoe geef je daar vorm aan? En hoe krijg je de 
overheid als organisatie hierin mee? Erik Pool, directeur van Dialoog & Ethiek bij de 
Rijksoverheid, weet het antwoord: ‘morele arbeid’. 

Erik Pool (1961) was topambtenaar bij 
het ministerie van Infrastructuur en 
Waterstaat. Na het toeslagenschandaal 
werd hij programmadirecteur Dialoog & 
Ethiek, een project voor de hele Rijks-
overheid. Met een budget van 10 miljoen 
euro, een team vaste medewerkers en 
170 gespreksleiders - inclusief enkele 
HTF-alumni - faciliteert hij het goede 
gesprek tussen ambtenaren over hun over 
morele dilemma’s. Hij publiceerde in dit 
kader de boeken Macht en moed (2021) 
en Macht en moed praktijkboek (2023), 
beide boordevol theorieën en technieken 
om deze ‘vrije ruimte’ te organiseren en in 
te vullen.

Ethische aanvliegroutes
“Morele arbeid,” zo definieert Pool heel 
nauwgezet in een nieuw handboek, 
“omvat alle in werkverband georgani-
seerde leer- en werkinspanningen die 
erop zijn gericht om met individuele 
concrete ambtelijke werkzaamheden én 
als overheidsorganisatie het goede leven 
dichterbij te brengen en te voldoen aan 
de morele normen, waarden en beloftes 
van de rechtsstaat.” De overheid, en al 
het ‘ambtelijk handelen’, is volgens Pool 
uiteindelijk gericht op het goede leven 
hier, en elders - bijvoorbeeld via het be-
vorderen van internationale rechtsorde.

Morele arbeid draagt hieraan bij, mits 
deze op drie niveaus in samenhang wordt 
verricht. Ten eerste moeten individuele 
ambtenaren zich laten (bij)scholen op het 
gebied van rechtsstaat, bestuur en ethiek. 
Wat staat er eigenlijk in de Grondwet? 
Wat zijn de algemene beginselen van 
behoorlijk bestuur? Wat zijn de ambtelijke 
rechten en plichten volgens de Ambte
narenwet? Maar ook: Welke ethische 
aanvliegroutes zijn er? Wat is rechtvaar-
digheid? Ook het doel en de kernwaar-
den van de organisatie (ministerie, UWV) 
moeten de revue passeren. 

Het goede leven
Ten tweede moeten ambtenaren in 
groepsverband hun werkprakijk leren 
onderzoeken. In zorgvuldig vormgegeven 
en begeleide groepsreflecties wordt op 
basis van concrete casuïstiek en ervaring 
het eigen handelen en de eigen keuzes 
aan kritische evaluaties onderworpen.  
Je leert niet alleen waarden (of blinde 
vlekken) te herkennen en expliciteren, 
maar ook de techniek van het onderzoek 
zelf: van het luisteren en doorvragen, en 
het (bege)leiden van een onderzoeks
gesprek. Waar een individuele cursus 
veelal 's avonds of in het weekend plaats-
vindt, horen deze sessies volgens Pool 
gewoon binnen werktijd ingeroosterd te 

In deze rubriek werken we een filosofisch begrip uit dat een nieuwe rol lijkt te spelen in onze samenleving.

Het begrip

©
 F

O
TO

: T
O

A 
H

EF
TI

BA



Phronèsis 24 | 33

worden. Maar wel buiten het werkproces, 
om los te komen van - en te kunnen 
reflecteren op - de dagelijkse routines, 
rollen en belangen. 

Toch gaat het er uiteindelijk om dat 
morele reflectie vast onderdeel wordt van 
het derde niveau, de organisatie als ge-
heel. Morele reflectie is onderdeel van de 
vaste beroepspraktijk. Alle werkprocessen 
zijn zo ingericht dat collega’s, bestuurders, 
samenwerkingspartners van elkaar en van 
burgers en belanghebbenden moreel (bij)
leren. Pool noemt dit: ‘morele feedback-
loops’. Het resultaat: een lerende orga-
nisatie die moreel veerkrachtig is, ook 
als de wereld instabierer is geworden en 
snel verandert. En voor de burgers: een 
betrouwbare overheid, die gericht is op 
het algemeen belang en, uiteindelijk, het 
goede leven. 

Vorming
Morele arbeid kost inspanning. Het is 
‘moeitewerk’. Je moet de spanning op-
zoeken en erin blijven, ook als je gecon-
fronteerd wordt met jezelf, je wereldbeeld 
en als je vaste overtuigingen wankelen, of 
als je de juiste woorden niet kunt vinden 
voor wat je tegenstaat. Morele arbeid 
vereist bovendien maatwerk: elk moreel 
dilemma speelt zich af in een unieke 
context en vraagt om een oordeelsvor-
ming die recht doet aan het persoonlijke 
en groepsperspectief. Bovendien is het 
mensenwerk: mensen zijn imperfect, ze 
schrijven zichzelf morele wetten voor - dat 
kunnen alleen mensen - maar leven deze 
niet altijd na. Mildheid is geboden. 

Bij een workshop die Pool gaf over morele 
arbeid, ter gelegenheid van de presen
tatie van Jos Kessels’ nieuwe boek In vorm 
komen (Boom), leek hij even te pauzeren 
voordat hij de deelnemers voorhield dat 
morele arbeid in de kern een vorm van 
leren is: individueel leren, groepsleren en, 
uiteindelijk, organisatieleren. Blijkbaar was 
dit voor hem een belangrijk inzicht.  

Of een belangrijke keuze? Het zette mij 
ook aan het denken: moet het juiste 
hyperoniem niet ‘vorming’ zijn, gezien 
het doel van morele arbeid? ‘Leren’ gaat 
om kennen en kunnen, om taken en 
oplossingen; ‘vorming’ gaat om waarden, 
houding, identiteit en morele oriëntatie. 

Als het om Gaza gaat, is de vraag wat er 
nog te leren valt. Gezien de overduidelijke 
oorlogsmisdaden en genocidaal geweld 
zou het gehele ministerie van Buiten-
landse Zaken met al haar medewerkers 
toch elke vorm van medewerking moeten 
staken? Is het niet een kwestie van een 
zwakke morele houding? Buitenland
minister Veldkamp hield ons steeds voor 
dat hij door zich neutraal op te stellen, 
meer gedaan kon krijgen bij zijn Israëli-
sche ambtsgenoot. Dit is geen immoreel 
standpunt, maar waarschijnlijk onhoud-
baar als hij met zijn ambtenaren meer 
morele arbeid zou verrichten. 

[Met dank aan Erik Pool voor inzage in het 
hoofdstuk over dit thema uit de eerste 
versie van zijn boek Erewoord. Zakboek 
ethiek voor ambtenaren, dat dit najaar 
verschijnt bij ISVW Uitgevers.]

Paul Teule 
Paul Teule (1981) studeerde filosofie 
en economie en doceert bij de UvA 
en de HTF, waar hij ook directeur 
Onderwijs is. Hij is redacteur van 
Phronèsis en (acquirerend) redacteur 
van De Nederlandse Boekengids.



34 | Phronèsis 24

NIEUWS 
UIT DE HTF

KORTINGSACTIE VOOR MAATSCHAPPELIJKE 
PROFESSIONALS! 

ZORG | ONDERWIJS | POLITIE | DEFENSIE
De HTF wil toegepast filosofieonderwijs toegankelijker maken voor wie dagelijks het 
verschil maakt in de samenleving.  Daarom zal het collegejaar 2025-2026 in het teken 
staan van toegepaste filosofie in maatschappelijke beroepen.

In de huidige complexe samenleving wordt 
het voor professionals in de verschillende 
sectoren steeds belangrijker dat zij in staat 
zijn tot betekenisvolle reflectie, omdat 
ze dagelijks geconfronteerd worden met 
situaties die verder gaan dan puur techni-
sche of procedurele vraagstukken. Denk aan 
morele dilemma's, maatschappelijke druk, 
of complexe beslissingen waarbij menselijke 
waarden een grote rol spelen. Deze pro-
fessionals werken vaak in een dynamische 
omgeving waar standaardoplossingen niet 
altijd volstaan, en waarbij ze verantwoorde-
lijkheid dragen voor het welzijn van anderen 
of de koers van organisaties. 
Toegepaste filosofie helpt je bij complexe 
beslissingen en ethische dilemma's in je 
werk. Bij de HTF leer je kritisch nadenken 
over de onderliggende aannames van 
je werk, verschillende perspectieven te 
analyseren en weloverwogen standpunten 
te formuleren. We reiken je concrete 
filosofische denkkaders en ethische 
inzichten aan die direct toepasbaar zijn 
op de uitdagingen in jouw praktijk. Hier-
door heb je handvatten om ingewikkelde 
situaties te ontleden, de ethische implicaties  
van je handelen te doorgronden en goed 
onderbouwde keuzes te maken.  

Hierdoor ben je beter in staat om pro
actief in te spelen op vraagstukken, beter 
te communiceren over gevoelige onder
werpen en met meer overtuiging en 
integriteit te handelen. Daarom geloven  
we dat professionals die zo'n belangrijke rol 
spelen in de maatschappij, toegang moeten 
hebben tot dit onderwijs.

Laag instellingstarief 
De HTF houdt het collegegeld bewust laag 
om filosofieonderwijs breed toegankelijk 
te maken. Deze korting is onze manier om 
professionals in essentiële beroepen extra 
te ondersteunen. De HTF biedt sinds op-
richting drie studiebeurzen aan voor studen-
ten die niet de financiële middelen hebben 
om te starten met de bacheloropleiding.  
Dit budget wordt komend collegejaar 
dus ingezet om een korting te bieden aan 
medewerkers die werkzaam zijn in de zorg-
sector, het onderwijs, politie en defensie.

Kortingsactie
De actie betreft een korting van 10 procent 
op het collegegeld van het eerste studie-
jaar: de propedeusefase van de bachelor
opleiding of de premasterfase van de 
masteropleiding.



Phronèsis 24 | 35

Voorwaarden
• �Je bent werkzaam in één van de genoem-

de domeinen: onderwijs, zorg en welzijn, 
politie of defensie.

• �Je valt qua werkzaamheden onder één 
van de volgende CAO's: CAO Primair 
Onderwijs, CAO Middelbaar Onderwijs, 
CAO Hoger Onderwijs, CAO Speciaal 
Onderwijs, COA Zorg- en Welzijn,  
COA Ziekenhuizen, CAO VVT (verpleeg-
huizen, verzorgingshuizen en thuiszorg), 
CAO GGZ, CAO Huisartsenzorg,  
CAO Defensie, Politie CAO. 

• �Je kunt dit aantonen middels een werk-
geversverklaring met vermelding van 
beroep, duur contract en CAO  
(noot: maskeer persoonlijke informatie, 
bijv. salarisgegevens).

• �Je kunt aantonen (verklaring opdracht-
gever) dat je langer dan twee maanden 
werkzaamheden als ZZP-er (hebt) verricht 
in een beroep binnen de bovenstaande 
domeinen.

• �Upload de werkgeversverklaring bij veld 
'uploaden toelatinggevend(e) diploma(s)' 
op het inschrijfformulier.

• �Je schrijft je in bij de HTF Hogeschool 
voor Toegepaste Filosofie voor de 
bachelor- of (pre)masteropleiding vóór 
1 september 2025 om in aanmerking te 
komen voor de korting. Latere instroom is 
in overleg mogelijk.

Interesse of vragen?
Staat jouw CAO er niet bij, maar denk je  
wel in aanmerking te komen? 
Of heb je andere vragen over de 
opleidingen of de korting? Mail dan naar:  
info@hogeschoolvoortoegepastefilosofie.nl



Filosofie op straat
Filosofie is overal. Deze rubriek 
bevat voorbeelden van filosofie 
in het dagelijks leven. 
Kom je zelf een goed voorbeeld 
van ‘filosofie op straat’ tegen? 
Stuur het aan de redactie en wij  
plaatsen het hier (phronèsis@
hogeschoolvoortoegepaste 
filosofie.nl).


